
“è vita” online: 
www.avvenire.it/vita

La newsletter 
con il QrCode 

RICCARDO  MENSUALI 

Leone XIV 
nel suo Mes-
saggio per la 

Giornata mondia-
le del Malato 
dell’11 febbraio ha 
messo al centro la 

visione cristiana della “compassio-
ne”, ricordando l’icona del Buon Sa-
maritano. «Avere compassione im-
plica un’emozione profonda, che 
spinge all’azione», scrive il Papa.  
Anche l’ambito giuridico è tra quel-
li in cui in cui il termine “compassio-
ne” è utilizzato, specie quando le 
sentenze affrontano il fine vita. Il Co-
dice penale, all’articolo 62, prevede 
anche una specifica attenuante “pie-
tatis causa”, invocata quando qual-
cuno avrebbe soppresso la vita di al-
tri per porre fine a una grave soffe-
renza. È uno dei temi affrontati an-
che dal film La Grazia, di Paolo Sor-
rentino, dove il protagonista, presi-
dente della Repubblica, è combat-
tuto se graziare o meno chi ha ucci-
so una persona malata. La differen-
za, anche nella pellicola, la farebbe 
l’amore. Così però camminiamo, 
com’è ovvio, lungo un crinale im-
pervio e scivoloso. Compassione e 
amore sono parole che si prestano 
a essere tirate per la giacca: e ognu-
no ci fa rientrare la propria visione 
della vita, di cui l’amore è parte co-
sì rilevante.  
Lo stesso vale per il termine “emo-
zione”, utilizzato dal Messaggio pa-
pale. Un’emozione va e viene, op-
pure c’è o non c’è. Il Papa scrive di 
una compassione che spinge all’agi-
re. Quale azione? Questo è un pun-
to decisivo. Compassione potrebbe 
o dovrebbe anche “spingere” verso 
un atto o un’omissione che ponga-
no fine a una sofferenza eccessiva e 
insopportabile? La fede cristiana 
non lascia le parole fluttuare nell’in-
certo, disancorate da un modello, 
un faro: la vera compassione è quel-
la del Buon Samaritano. «La com-
passione si traduce in gesti concre-
ti: il Samaritano si avvicina, medica 
le ferite, si fa carico e si prende cu-
ra. Ma attenzione, non lo fa da solo, 
individualmente». Leone XIV cita 
Francesco che in Fratelli tutti ricor-
da come la compassione si traduca 
nel servizio di una comunità intera: 
«Il Samaritano cercò un affittaca-
mere che potesse prendersi cura di 
quell’uomo, come noi siamo chia-
mati a invitare e incontrarci in un 
“noi” che sia più forte della somma 
di piccole individualità». Bisogna di-
stinguere. La domanda su come so-
stenere un malato grave e sofferen-
te nell’ultimo impervio tratto di esi-
stenza non esclude, a priori, anche 
prestare attenzione rispettosa 
all’eventuale richiesta di terminare 
di soffrire finendo di vivere. Malat-
tia grave e totale mancanza di una 
libera coscienza non coincidono in 
maniera automatica. Si può stare 

malissimo e mantenere lucida e vi-
va la consapevolezza che ormai la 
fine è giunta. È ciò che ha preso in 
considerazione, con prudenza, la 
sentenza 242/19 della Corte costitu-
zionale: un ristretto spazio di non 
punibilità di un atto che rimane un 
reato: l’omicidio. Compassione è 
ascolto profondo, è attenzione a tut-
ta la persona, non solo a quello che 
vorremmo ascoltare noi o che non 
vorremmo mai sentir dire. Certe co-
se non sono belle, a sentirsi. Come 
quando un anziano si rivolge ai pro-
pri familiari: “Non vorrei esservi 
troppo di peso”. Parole che sono una 
chiamata a rispondere che no, un 
familiare non è mai un peso, ma an-
che la constatazione che invecchia-
re, ammalarsi e aver bisogno di as-
sistenza rappresentano una seria 
responsabilità e un problema grave. 
Nessuna famiglia può essere lascia-
ta sola. La solitudine è il più subdo-
lo alleato di ogni progetto di suici-
dio. Compassione è anche attento 
discernimento della situazione, per-
ché la “situazione” è una persona, la 

sua storia, la sua rete di relazioni, la 
sua visione della vita e del mondo. 
Accanto al malato, ancor più se mol-
to grave, è necessaria una solidarie-
tà terapeutica. Non solo tra famiglia 
e ospedale, ma tra famiglia e comu-
nità cristiana, territorio, amici.  
La compassione evangelica ha 
un’identità precisa, fatta di passi 
concreti. Passi compiuti insieme. 
Una società che si preoccupa mol-
to più di organizzare la fine della vi-

Alla vigilia della Giornata mondiale dell’11 febbraio, dedicata a chi 
soffre e chi li cura, la pagina evangelica scelta da papa Leone per il 
suo messaggio indica lo stile cristiano di affrontare i nodi del fine vita

IL TEMA

numero 891

ENRICO  NEGROTTI 

Ottant’anni di vita, sessanta dedicati alla 
«medicina delle emozioni»: la definisce 
così Filippo Maria Boscia, ostetrico gi-

necologo, la sua carriera professionale, che lo 
ha portato a far nascere più di 40mila bambi-
ni, anche nelle condizioni più complicate. In 
pensione da poco più di un decennio, è stato a 
lungo direttore del Dipartimento materno-in-
fantile per la salute della donna e la tutela del 
nascituro della Asl di Bari, nonché docente di 
Fisiopatologia della riproduzione umana 
all’Università di Bari. Tra il 2012 e il 2024 è sta-
to presidente dell’Associazione medici cattoli-
ci italiani (Amci) e a lungo anche della Società 
italiana di bioetica e comitati etici (Sibce). «La 
sua lunga esperienza professionale e il suo im-
pegno culturale e civile – ricorda in un messag-
gio l’arcivescovo di Bari-Bitonto, Giuseppe Sa-
triano – rappresentano una testimonianza pre-
ziosa di come scienza, coscienza e umanità pos-
sano e debbano camminare insieme». In coin-
cidenza con il suo ottantesimo compleanno 
Boscia ieri sera a Bari ha tenuto una relazione 
(«Grembo materno, giardino di vita, di luce e di 
pace») al meeting “Prima i bambini, dall’amo-
revole nascita... verso i percorsi di vita”, orga-
nizzato da Cristina Maremonti, presidente del 
Cif (Centro italiano femminile) metropolitano 

di Bari, sua preziosa collaboratrice da 35 anni. 
Professore, cosa l’ha spinta a fare l’ostetrico-
ginecologo? 
Vivevamo in un paese della provincia di Bari, 
molte donne lavoravano duramente nei cam-
pi. Tante gravidanze correvano seri rischi e mol-
ti bimbi morivano in utero. Mia madre era spa-
ventata dalla mia scelta di specializzazione per-
ché c’era una doppia respon-
sabilità: verso le donne e i na-
scituri. Ma proprio questo mi 
invogliò a indagare la verità 
del nascere cercando di an-
nullare i rischi. Ho avuto 
maestri illuminati, Luigi Ca-
renza e Franco Crainz, che 
mi hanno orientato sull’assi-
stenza della gravidanze ad al-
to rischio, un tempo trascu-
rate perché si partoriva an-
cora in casa. Poi lo sviluppo 
scientifico ci ha reso possibi-
le quasi vedere e parlare con i bambini prima 
della nascita: una vera medicina delle emozio-
ni. Anche se sono sorti problemi ulteriori. 
A che cosa si riferisce? 
Sia la gioia nelle condizioni del fisiologico svol-
gersi della gravidanza sia tutte le condizioni di 
fragilità che talvolta si manifestano, sino alle si-
tuazioni in cui il limite tra vita e non vita è mol-

to instabile. Ho sempre coltivato con fatica la re-
sponsabilità di accompagnare le mamme tra 
dubbi e speranze: l’impegno quotidiano impo-
ne un’alleanza. E accompagnando le mamme, 
anche nelle situazioni più difficili, ho impara-
to a recitare una preghiera con loro. Renden-
domi conto che, nonostante i problemi che tal-
volta possono accadere, e che ci obbligano a 

parlare delle malformazioni 
o delle difficoltà che il bam-
bino potrà avere, il miracolo 
della vita è ancora sconosciu-
to. L’evoluzione tecnologica 
ci ha portato a sentire il bat-
tito cardiaco fetale, a vedere 
il bimbo nei suoi particolari. 
Ma ho imparato anche a es-
sere prudente. Le società 
scientifiche impongono di 
dire tutta la verità, e certa-
mente c’è il diritto delle 
mamme a essere informate. 

Ma spesso non si può essere troppo crudi e net-
ti. Ho una lunga esperienza di casi che dall’eco-
grafia sembravano prevedere una diagnosi in-
fausta e che poi grazie a un “riaggiustamento” 
delle cellule in gravidanza hanno portato alla 
nascita di bimbi sani. 
Quanto hanno pesato i progressi nelle cure 
prenatali? 

La scienza ha fatto molto, ma c’è difficoltà ad 
affrontare le cure. Se si pensa solo al diritto al 
figlio sano e bello si rischia di non ammettere 
le imperfezioni. Mi sono trovato anche davan-
ti alle focomelìe, cioè la mancata di uno o più 
arti. Pensavo che se mia figlia avesse perso un 
braccio in un incidente non l’avrei certo fatta 
morire. Ho sempre cercato di far capire alle fu-
ture mamme che anche una vita con disabili-
tà è degna di essere vissuta. Oggi il bimbo può 
essere curato anche in utero. Non tutte, ma una 
quota di mamme ha capito che quando salvia-
mo una vita salviamo l’umanità intera. 
Come vede il futuro della medicina mater-
no-infantile? 
La medicina nel suo avanzamento tecnologi-
co deve riprendere uno sguardo che ci ricordi 
che siamo umani: il grembo materno non rac-
chiude soltanto il feto ma un prodigio, un mi-
stero celato. Oggi a guastare il rapporto medi-
co-paziente è la medicina difensiva, perché in-
duce a non prendersi le responsabilità per pau-
ra di guai giudiziari. Ma anche di fronte a ma-
lattie ineluttabili dobbiamo cercare di far com-
prendere ai genitori il diritto dei bimbi a nasce-
re. Se non apriamo il cuore alla speranza non 
andiamo da nessuna parte. 
(La versione integrale di questa intervista è su 
Avvenire.it/Vita) 

© RIPRODUZIONE RISERVATA

TULLIO  PROSERPIO 

Nel primo anniversario della morte di 
Carlo Alfredo Clerici il ricordo che resta 
più vivo non è solo quello del professio-

nista rigoroso ma dell’uomo capace di abitare 
le soglie: tra scienza e umanità, tra clinica ed 
esperienza, tra dolore e ricerca di senso. Era un 
costruttore di ponti, non di contrapposizioni. 
Carlo aveva un dono raro in ambito sanitario: 
un ascolto largo, circolare, capace di tenere in-
sieme il paziente, la famiglia, l’équipe, e persi-
no ciò che non riusciva più a diventare parola. 
Con lui ho imparato che, in ospedale, la com-
petenza più preziosa è la “presenza”: una pre-
senza discreta, che non occupa lo spazio ma lo 
rende abitabile. 
La nostra collaborazione all’Istituto Nazionale 
dei Tumori di Milano nacque quasi per caso, da-
vanti a una macchinetta del caffè: un incontro 
semplice, quasi distratto, che però aprì un var-
co. Venivamo da mondi diversi, la psicologia e 
la spiritualità, eppure fu subito chiaro che, da-
vanti alla fragilità della persona malata le no-
stre lingue potevano intrecciarsi, fino a diven-
tare un’unica voce. Non per confondere i ruo-
li, ma per custodire insieme l’unità irriducibile 
dell’essere umano, che nessuna disciplina può 
contenere da sola. Col tempo, questo incontro 
iniziale si trasformò in un cammino condiviso. 
All’interno del reparto di Pediatria, la nostra co-
noscenza reciproca cresceva passo dopo pas-
so, anche alla sensibilità della primaria Maura 
Massimino, che con lungimiranza ha ribadito 
l’urgenza, oggi più pressante che mai, di rico-

noscere la dimensione spirituale che vive in cia-
scuno. Una presenza sottile – credente o meno 
– che attende solo di essere ascoltata, come un 
piccolo lume acceso nel cuore della cura. 
Ricordo una giovane madre, consapevole che 
il figlio stava percorrendo gli ultimi passi della 
sua esistenza terrena. Non chiedeva guarigio-
ne ma come poter restare madre anche oltre la 
perdita. Dopo quell’incontro, Carlo mi disse: 
«Oggi non abbiamo aggiunto interventi. Abbia-
mo aggiunto una presenza». Era così: per lui in-

tegrazione si-
gnificava uno 
sguardo condi-
viso, non una 
tecnica in più. 
Da Carlo ho im-
parato alcune 
lezioni decisive. 
La cura nasce 
dalla relazione, 
prima ancora 
che dalla presta-
zione. Le proce-

dure possono salvare una vita; le relazioni ne 
modellano il senso. Psicologia e spiritualità non 
sono ambiti antagonisti: sono due porte dello 
stesso corridoio, due modi con cui la persona 
cerca senso. 
Vale la pena ricordare che la speranza non è un 
ottimismo superficiale: è un lavoro artigianale. 
Ricordo un malato che desiderava una sola rou-
tine: ascoltare ogni mattina una canzone insie-
me al figlio. «Non è poco – diceva Carlo –, è esat-
tamente ciò che serve».  

Di lui resta una visione: corpo, mente e spirito 
come dimensioni intrecciate; un metodo: dia-
logo, alleanza, interdipendenza; uno stile: una 
gentilezza competente, mai appiattita in paro-
le di conforto, sempre responsabile. E resta un 
compito: continuare. Continuare a intrecciare 
saperi, a ricucire relazioni, a dare tempo alla 
parola detta bene, al silenzio che accompagna, 
alla presenza che non abbandona. Carlo ama-
va dire che, alla fine, «la cura è “più di”». Più 
della diagnosi, più delle procedure, più del ri-
to. È ciò che accade quando lo sguardo non per-
de di vista la persona. 
Raccogliendo una sensibilità condivisa con 
Carlo, quando insieme abbiamo pensato di of-
frire un corso dedicato alla spiritualità in am-
bito universitario, alcuni suoi amici hanno pro-
mosso una raccolta fondi per istituire un Cor-
so di perfezionamento universitario in sua me-
moria centrato proprio sulla dimensione spi-
rituale dell’assistenza e sulla capacità professio-
nale di considerare questa attenzione parte in-
tegrante della cura. Questa iniziativa si colloca 
in continuità con le indicazioni del Parlamen-
to europeo, che da tempo richiama l’attenzio-
ne sulla significativa carenza di competenze in 
questo ambito, soprattutto quando la dimen-
sione spirituale viene relegata a elemento se-
condario rispetto alla cura globale della perso-
na, dei familiari e del personale sanitario. Col-
tivare tale sensibilità rappresenta un arricchi-
mento essenziale. Ne consegue l’esigenza di 
affidarsi a professionisti adeguatamente for-
mati, in linea con gli standard e le prassi rico-
nosciuti a livello internazionale.  
Oggi alle 17.30, nella chiesa dell’Istituto nazio-
nale dei Tumori in via Venezian a Milano, sarà 
celebrata una Messa in suffragio dell’amico Car-
lo Alfredo Clerici. (Per contribuire con un do-
nativo alla nascita del Corso: Dona.perildo-
no.it/fondo-carlo-alfredo-clerici/). 

Cappellano clinico 
Istituto nazionale dei Tumori di Milano 

© RIPRODUZIONE RISERVATA

«La compassione del Samaritano» è il tema della Giornata del malato

ta che non di favorirne l’inizio o un 
suo dignitoso proseguimento non 
è sana. Morire male è soprattutto 
morire soli. Se il Samaritano dev’es-
sere il modello più genuino di un si-
stema di cure palliative giova ricor-
dare che questo personaggio evan-
gelico, nel cui volto si rivela Cristo 
stesso, trovò anche dei soldi. Le cu-
re hanno un costo. Una comunità 
civile e politica, se vuole mostrare 
realmente l’intento di realizzare 

 

Con i malati serve più “compassione”

FESTA A BARI PER IL GINECOLOGO EX PRESIDENTE DEI MEDICI CATTOLICI 

80 anni, 40mila bambini: Boscia e la «medicina delle emozioni»

15Giovedì 5 febbraio 2026
BIOETICA e salute

LE NOSTRE SEI AZIONI 
CHE CAMBIANO LA VITA

L’11 febbraio si celebra 
la XXXIV Giornata 
mondiale del Malato, 

creata nel 1992 da san 
Giovanni Paolo II con l’intento 

di ricordare tutti coloro che soffrono a 
causa di una patologia. Per questa 
Giornata Leone XIV ha scelto come tema 
“La compassione del Samaritano: amare 
portando il dolore dell’altro”. «Viviamo 
immersi nella cultura della rapidità, 
dell’immediatezza, della fretta, ma anche 
dello scarto e dell’indifferenza, che ci 
impedisce di avvicinarci e fermarci lungo il 
cammino per guardare i bisogni e le 
sofferenze che ci circondano»: così il Santo 
Padre nel suo Messaggio. Su queste parole 
mi sembra utile fare un’attenta riflessione 
proprio relativamente alla parabola del 
Buon Samaritano scelta dal Papa, nella 
quale sono presenti tutti i valori propri di 
questa Giornata dedicata al malato. 
Attraverso le sei espressioni contenute nel 
Vangelo di Luca – “Lo vide – Ne ebbe 
compassione – Gli si fece vicino – Gli fasciò 
le ferite – Lo portò a una locanda – Si prese 
cura di lui” – è racchiuso quello che 
dovrebbe essere l’atteggiamento 
relazionale nei confronti del sofferente: 
farsi prossimo, soccorrere, curare, 
prendersi cura... «In questa parabola – 
prosegue il Santo Padre – la compassione è 
il tratto distintivo dell’amore attivo. Non è 
teorica né sentimentale, si traduce in gesti 
concreti: il Samaritano si avvicina, medica 
le ferite, si fa carico e si prende cura». Nel 
malato c’è il bisogno della compassione da 
parte di chi lo circonda: “cum passio” che 
etimologicamente è “soffrire insieme”. 
Significa, specificatamente, entrare in 
sintonia con lo stato d’animo del 
sofferente, evocando il sentimento più 
profondo che tende a cogliere e condividere 
il suo dolore, rappresentando, noi, un 
sostegno attraverso il quale possa sentirsi 
ascoltato, accolto e accettato. La sofferenza 
infatti spesso genera il senso di abbandono 
e di solitudine che, in alcuni casi, assale chi 
è affetto da una malattia. Nella malattia il 
dovere di chi ti è accanto – medici, 
familiari, caregiver – è quello di farsi 
prossimi, ognuno nel proprio ambito, di 
farsi carico dell’altro cercando di penetrare 
con discrezione nel suo vissuto, di agire con 
coscienza verso il sofferente, capirne i 
timori, donargli speranza migliorando la 
sua condizione di dolore, fargli capire che 
tu sei con lui e che il tuo non è un semplice 
rapporto parentale o professionale ma 
qualcosa di più profondo.  
Proprio sul valore del “Farsi prossimo” fa 
riflettere la scritta sul portale dell’Hotel 
Dieu, il più antico ospedale di Parigi, che 
testualmente dice: «Se sei malato vieni e ti 
guarirò, se non potrò guarirti ti curerò, se 
non potrò curarti ti consolerò». Guarire, 
curare, consolare: tre verbi che si 
compendiano nell’eterno mistero del 
dolore che pone al malato la domanda del 
perché, perché proprio a me? L’interrogarsi 
prosegue sul senso della sofferenza: l’uomo 
sente di essere fatto per la vita, la malattia 
viene avvertita come un limite ed è subita 
come una negatività, fino a una sorta di 
schiavitù. E allora la liberazione da essa 
diviene una vera e propria necessità. 
Certamente la sofferenza pone l’uomo in 
crisi, ed è per questo che cerca di 
liberarsene in ogni modo, ma può 
rappresentare anche un’occasione salvifica 
particolare nella vita di una persona in cui 
si è chiamati a verificare sé stessi, a 
mostrare il vero volto e a indicare il 
proprio valore. La sofferenza, spesso, 
genera infatti il senso dell’abbandono e 
della solitudine che, in alcuni casi, assale 
chi è affetto da una malattia. Cercare 
quindi di “prendersi cura” è molto più che 
semplicemente “curare”. La dignità del 
malato, infatti, è un valore fondamentale 
della persona umana e va sempre 
preservata.  
L’epilogo della parabola del Buon 
Samaritano evocata dal Santo Padre per 
la Giornata mondiale del Malato sul 
significato di farsi prossimo verso i nostri 
fratelli sofferenti si compendia nelle ultime 
parole offerte dal Vangelo di Luca: «“Chi 
di questi tre ti sembra sia stato prossimo di 
colui che è caduto nelle mani dei 
briganti?”. Quegli rispose: “Chi ha avuto 
compassione di lui”. Gesù gli disse: “Va’ e 
anche tu fa’ così”». 
Presidente nazionale 
Associazione Medici Cattolici italiani 
© RIPRODUZIONE RISERVATA

STEFANO  OJETTI
L’analisi

quella compassione, dovrà trovare 
anche il coraggio della concretezza 
delle risorse. Il Samaritano mise del 
denaro per realizzare il suo proget-
to. L’Italia, con la sua buona legge 
sulle cure palliative del 2010, ha 
estremo bisogno di una diffusione 
più generosa e capillare della loro di-
sponibilità. Così come pare che an-
che l’eventuale progetto di legge di 
iniziativa governativa sul fine vita ne 
contempli la necessaria implemen-
tazione, come proposta e prima ri-
sposta alla richiesta di assistenza al 
suicidio.  
La Giornata del Malato fa anche me-
moria dei tanti che si adoperano ge-
nerosamente per non lasciare solo 
chi sta male, che pregano per loro e 
così continuano a far conoscere al 
mondo che cosa significhi davvero 
una vera cultura della compassione 
secondo il Vangelo: passi concreti di 
un “noi” in direzione della cura, an-
che quando non si può guarire. 

Officiale Pontificia Accademia  
per la Vita 

© RIPRODUZIONE RISERVATA

UN ANNO FA LA MORTE DELLO PSICOLOGO DELL’ISTITUTO DEI TUMORI 

Spiritualità della cura, è l’ora 
di un corso nel nome di Clerici

Filippo Maria Boscia

Curare, non lasciar morire: per la società le scelte del Samaritano 

Carlo Alfredo Clerici

T P

E
x
t
:
 
d
6
O
m
w
q
z
N
m
Z
c
i
N
V
o
m
R
y
j
Z
c

�

IgrtjBPeW0


